JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025 e-ISSN 2987-2731

Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng
Kwa Cheng Bio Palembang)

Putri Ayu Muthiah Ningrum*!, Wijaya?, Nugroho?
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Raden Fatah Palembang??
*e-mail: putriayumuthiah123@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji makna simbol Yin dan Yang dalam praktik sembahyang sehari-hari pada ajaran
Tridharma di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang. Yin dan Yang dipahami sebagai dua prinsip yang saling
berlawanan namun tidak terpisahkan, yang membentuk keseimbangan dan harmoni dalam kehidupan,
termasuk dalam praktik keagamaan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
lapangan. Data dikumpulkan melalui observasi langsung dan wawancara mendalam dengan pemuka agama di
kelenteng. Analisis data menggunakan teori semiotika Charles Sanders Peirce yang memandang simbol
sebagai tanda yang menghasilkan makna melalui relasi antara representamen, objek, dan interpretant. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa simbol Yin dan Yang hadir secara konsisten dalam berbagai unsur ritual
sembahyang, seperti penggunaan dupa, lilin, persembahan, tata ruang altar, serta orientasi ruang ibadah.
Simbol-simbol tersebut merepresentasikan keseimbangan antara aspek Yin yang mencerminkan ketenangan
dan spiritualitas, dan aspek Yang yang melambangkan energi dan dinamika kehidupan. Dalam ajaran
Tridharma, sembahyang tidak hanya berfungsi sebagai bentuk ibadah ritual, tetapi juga sebagai sarana
internalisasi nilai keseimbangan dan keharmonisan hidup yang selaras dengan alam, kehidupan sosial, dan
kehendak Tuhan.

Kata kunci : Keseimbangan; Ritual Keagamaan; Semiotika; Tridharma; Yin dan Yang.

ABSTRACT

This study examines the symbolic meaning of Yin and Yang in daily prayer practices within Tridharma
teachings at the Kwa Cheng Bio Temple, Palembang. Yin and Yang represent two opposing yet interconnected
principles that form balance and harmony in life, including religious and spiritual practices. Using a
qualitative field research approach, this study collected data through direct observation and in-depth
interviews with religious leaders at the temple. The analysis is grounded in Charles Sanders Peirce’s semiotic
theory, which conceptualizes symbols as signs that generate meaning through the relationship between
representamen, object, and interpretant. The findings reveal that Yin and Yang are consistently embodied in
various ritual elements, such as the use of incense, candles, offerings, altar arrangement, and spatial
orientation within the temple. These symbols reflect the balance between Yin aspects, such as calmness and
spirituality, and Yang aspects, such as activity and vitality. In Tridharma teachings, daily prayer is not merely
a ritual act but also a symbolic process that guides adherents to live in harmony with nature, social life, and
divine will. Thus, prayer functions as a medium for internalizing the values of balance and harmony as
fundamental principles of life.

Keywords :  Balance; Religious Rituals; Tridharma; Yin and Yang; Semiotics.

PENDAHULUAN

Konsep Yin dan Yang sering kali dipahami sebagai bagian dari praktik keagamaan, padahal menurut
Bapak Harun, Yin dan Yang pada dasarnya tidak berasal dari agama tertentu. Konsep ini berakar dari Taoisme
yang telah berkembang sejak kurang lebih 3000 tahun yang lalu dan dibawa oleh Thay Sang Law Cin, yang
dikenal sebagai salah satu guru pencetus konsep Yin dan Yang (Harun, 2024). Dalam pandangan ini, seluruh
realitas kehidupan di dunia selalu berkaitan dengan prinsip Yin dan Yang. Yin dan Yang merupakan konsep
dasar dalam pemikiran Cina yang digunakan untuk menjelaskan dua unsur yang saling berlawanan, tetapi pada
saat yang sama juga saling berkaitan dan tidak dapat dipisahkan (Fibiana, 2023). Relasi tersebut dapat dilihat
melalui pasangan-pasangan oposisi seperti siang dan malam, bumi dan langit, air dan api, serta bulan dan
matahari. Yin merepresentasikan sifat feminim yang identik dengan keteduhan, kelemahan, kegelapan,

1
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang)


mailto:putriayumuthiah123@gmail.com

JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025 e-ISSN 2987-2731

kelembutan, dan kecenderungan negatif, sedangkan Yang merepresentasikan sifat maskulin yang
diasosiasikan dengan kekuatan, kecerahan, sifat positif, dan matahari. Kedua unsur ini saling terhubung,
membentuk, memengaruhi, membatasi, dan menyatu untuk menciptakan harmoni dan keseimbangan. Namun
demikian, keseimbangan tersebut dapat terganggu apabila salah satu unsur menjadi terlalu dominan sehingga
justru melemahkan keharmonisan yang seharusnya tercipta (Fibiana, 2023).

Dalam kosmologi Cina dijelaskan bahwa Tai Chi merupakan awal dari segala sesuatu. Tai Chi dipahami
sebagai Puncak Yang Agung, yakni sumber yang melahirkan unsur Yin dan Yang (Khotimah, 2014).
Pemahaman ini sejalan dengan ajaran Tao, khususnya yang tertuang dalam kitab Tao Te Ching bab 42, yang
menyatakan bahwa “Tao melahirkan satu, satu melahirkan dua, dua melahirkan tiga, dan tiga melahirkan
segalanya” (Watters, 2019). Pernyataan tersebut mengandung makna filosofis bahwa Tao menciptakan Tai
Chi, kemudian dari Tai Chi lahir dua unsur utama, yaitu Yin dan Yang. Dari interaksi Yin dan Yang inilah
tercipta “tiga”, yang dimaknai sebagai segala sesuatu, dan dari segala sesuatu tersebut terbentuklah alam
semesta. Dalam konteks ini, Tao dipahami sebagai sumber dari segala sumber atau dapat disimpulkan sebagai
Tuhan. Tao kemudian bermanifestasi menjadi Tai Chi sebagai puncak keseimbangan, yang mampu bergerak
dan memisahkan diri menjadi Yin dan Yang. Melalui keseimbangan dan harmoni antara Yin dan Yang inilah
alam semesta dapat hadir dan terus berlangsung.

Pemahaman mengenai Yin dan Yang juga ditemukan dalam ajaran Konghucu, terutama melalui konsep
Zhong atau jalan tengah. Zhong dimaknai sebagai kondisi yang tepat dan seimbang, tidak berlebihan dan tidak
kekurangan, baik dalam aspek waktu, jumlah, posisi, maupun ukuran. Konsep ini menekankan pentingnya
ketepatan, seperti tidak terlalu cepat atau lambat, tidak terlalu banyak atau sedikit, serta tidak terlalu tinggi
atau rendah. Dengan demikian, Zhong mencerminkan prinsip keseimbangan yang mencakup faktor waktu,
tempat, ukuran, posisi, jumlah, bentuk, jarak, dan suhu yang semuanya berada pada keadaan yang pas dan
tidak dilebihkan. Keseluruhan prinsip tersebut dapat dipahami sebagai perwujudan konsep Yin dan Yang
karena bertujuan menciptakan harmoni dalam kehidupan (Amri, 2021).

Sementara itu, dalam ajaran Buddha aliran Mahayana, konsep Yin dan Yang tercermin dalam ajaran
sunyata atau kekosongan dan pratityasamutpada atau saling ketergantungan. Ajaran ini menegaskan bahwa
segala sesuatu yang muncul tidak dapat berdiri sendiri, melainkan selalu bergantung pada sebab dan akibat.
Dengan demikian, dalam ketiga ajaran tersebut dapat ditarik kesimpulan bahwa kehidupan di dunia ini bersifat
saling memengaruhi, tidak berdiri secara terpisah, terus bergerak dan berubah, serta senantiasa mencari
keseimbangan sebagai cara alam bekerja (Chinh, 2025).

Ketiga ajaran tersebut, yaitu Buddha, Tao, dan Konghucu, kemudian terintegrasi dalam ajaran
Tridharma. Tridharma merupakan ajaran yang menyatukan tiga agama tersebut ke dalam satu sistem
pemahaman yang menekankan harmoni. Secara etimologis, Tridharma berasal dari bahasa Sanskerta, yaitu
kata Tri yang berarti tiga dan Dharma yang berarti ajaran kebenaran (Bahri, 2015). Ajaran ini telah
berkembang sejak Dinasti Chou pada periode 1222 hingga 221 SM, yang pada masa tersebut lahir tokoh-
tokoh penting seperti Kong Fu Tze dan Lao Tze. Perkembangan Tridharma semakin menguat seiring
masuknya agama Buddha pada masa Dinasti Han, khususnya di bawah pemerintahan Kaisar Ming Ti yang
dikenal sebagai pelopor sinkretisme agama. Pada masa inilah ajaran Buddha, Konghucu, dan Tao dipadukan
untuk menciptakan harmoni tanpa menimbulkan perpecahan (Widianto & Suswandari, 2022). Di Indonesia,
ajaran Tridharma juga berkembang dipengaruhi oleh faktor eksternal, terutama pada masa Orde Baru ketika
ekspresi budaya dan agama Tionghoa mengalami pembatasan. Pada masa tersebut, hanya agama Buddha yang
diakui secara resmi, sehingga melalui peran Kwee Tek Hoay yang lahir pada tahun 1886, ketiga ajaran tersebut
kembali disatukan dan disebarluaskan sebagai ajaran Tridharma.

Selain diterapkan dalam bidang pengobatan, pekerjaan, dan kehidupan sehari-hari, konsep Yin dan Yang
juga tampak jelas dalam praktik keagamaan, khususnya dalam ritual sembahyang umat Tridharma. Hal ini
dapat diamati dalam praktik sembahyang sehari-hari di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang sebagai salah
satu tempat ibadah umat Tridharma. Setiap tahapan dalam proses sembahyang, mulai dari pintu masuk hingga
persembahan yang digunakan, memiliki makna simbolik Yin dan Yang tersendiri yang bertujuan menciptakan
harmoni antara manusia dan Dewa.

Kajian mengenai Yin dan Yang telah banyak dilakukan oleh peneliti sebelumnya. Salah satu penelitian
dilakukan oleh Wutong Song dan Hongxin Cao dari Institute of Basic Theory of Traditional Chinese
Medicine, Chinese Academy of Traditional Chinese Medicine, Beijing, China, melalui jurnal yang membahas

2
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang)



JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025 e-ISSN 2987-2731

realitas dan penerapan Yin dan Yang dalam pengobatan tradisional Cina. Penelitian tersebut mengkaji konsep
pengobatan berbasis pemahaman Yin dan Yang serta penerapannya dalam tubuh manusia dan lingkungan
(Song & Cao, 2022).

Penelitian lain berjudul “Konsep Teologi dan Humanisme dalam Filsafat Cina” yang ditulis oleh
Muhammad Taufik dari Fakultas llmu Ushuluddin, mengeksplorasi persoalan ketuhanan dan kemanusiaan
dalam kultur bangsa Cina (Taufik, 2016). Selanjutnya, penelitian oleh I Wayan Widiana berjudul “Filsafat
Cina: Lao Tse Yin Yang Kaitannya dengan Tri Hita Karana sebagai Sebuah Pandangan Alternatif Manusia
terhadap Pendidikan Alam” membahas kesamaan antara filsafat Yin dan Yang dengan konsep Tri Hita Karana,
khususnya dalam aspek hubungan harmonis antara manusia dan alam yang dikenal dengan istilah Palemahan
(Widiana, 2019).

Penelitian lainnya dilakukan oleh Nidya Dudija melalui jurnal “Cooperative vs Competitive: Filosofi
Keseimbangan Yin Yang dalam Hubungan Interdependency” yang mengkaji kompetisi dan kerja sama sebagai
dua kekuatan yang saling melengkapi dan bergantung satu sama lain dalam kerangka Yin dan Yang (Dudija,
2015). Selain itu, Djoko Darmawan dan Hetyorini meneliti konsep Yin dan Yang dalam arsitektur kelenteng
melalui jurnal “Yin Yang, Chi dan Wu Xing pada Arsitektur Kelenteng” yang menekankan bahwa unsur Yin
dan Yang yang saling berlawanan justru menciptakan keselarasan yang sempurna (Darmawan, 2013).

Berdasarkan paparan penelitian terdahulu tersebut, dapat diketahui bahwa perbedaan utama penelitian
ini terletak pada fokus dan objek kajian. Penelitian ini secara spesifik menelaah bagaimana simbol Yin dan
Yang diterapkan serta dimaknai dalam praktik sembahyang sehari-hari umat Tridharma di Kelenteng Kwa
Cheng Bio Palembang. Sebagai landasan teori, penelitian ini menggunakan teori semiotika untuk mengungkap
makna di balik praktik sembahyang tersebut. Teori yang digunakan merujuk pada pemikiran Charles Sanders
Peirce yang memandang semiotika sebagai ilmu yang mempelajari tanda dalam kehidupan manusia. Peirce
membagi tanda ke dalam tiga unsur utama, yaitu representamen sebagai bentuk tanda itu sendiri, objek sebagai
sesuatu yang dirujuk oleh tanda, dan interpretant sebagai makna yang dihasilkan dari hubungan antara tanda
dan objek (Hoed, 2014). Pendekatan ini diharapkan mampu mengungkap makna simbolik Yin dan Yang secara
lebih mendalam dalam konteks praktik keagamaan umat Tridharma.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian lapangan yang bertujuan untuk
memahami secara mendalam makna simbolik konsep Yin dan Yang dalam praktik keagamaan umat Tridharma
di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang. Pengumpulan data dilakukan melalui teknik observasi dan
wawancara untuk memperoleh gambaran empiris mengenai pelaksanaan sembahyang serta pemaknaan
simbolik yang menyertainya. Observasi dilakukan secara langsung terhadap rangkaian praktik keagamaan,
mulai dari tahapan persiapan hingga pelaksanaan ritual sembahyang, guna mengidentifikasi simbol-simbol
yang merepresentasikan konsep Yin dan Yang. Sementara itu, wawancara dilakukan secara mendalam dengan
tokoh agama di Kelenteng Kwa Cheng Bio sebagai informan utama, dengan tujuan menggali pemahaman,
penafsiran, serta pandangan mereka terkait penerapan dan makna simbolik Yin dan Yang dalam konteks ajaran
Tridharma.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh
langsung dari hasil observasi lapangan dan wawancara dengan tokoh agama di Kelenteng Kwa Cheng Bio
Palembang yang memiliki otoritas dan pemahaman mendalam mengenai ajaran serta praktik keagamaan
Tridharma. Data sekunder digunakan sebagai pendukung dan penguat analisis, yang diperoleh dari berbagai
sumber tertulis seperti buku, jurnal ilmiah, e-book, dan artikel yang relevan dengan tema penelitian mengenai
Yin dan Yang dalam ajaran Tridharma. Seluruh data yang terkumpul kemudian dianalisis secara kualitatif
untuk mengungkap makna simbolik praktik keagamaan secara komprehensif dan kontekstual sesuai dengan
tujuan penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Simbol Yin dan Yang dalam Sembahyang Sehari-hari

Setiap praktik ibadah yang dilakukan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang memperlihatkan
penerapan simbol Yin dan Yang sebagai prinsip dasar yang membentuk keseimbangan dalam praktik

3
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang)



JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025 e-ISSN 2987-2731

keagamaan umat Tridharma. Sembahyang sehari-hari dipahami sebagai penghubung antara manusia dan alam
semesta, di mana doa yang dipanjatkan menjadi jembatan antara manusia yang merepresentasikan unsur Yin
dan kekuatan spiritual Dewa Dewi yang merepresentasikan unsur Yang (Harun, 2024). Dalam konteks ini,
sembahyang tidak hanya dipahami sebagai aktivitas ritual, tetapi juga sebagai proses simbolik yang
menghadirkan keseimbangan kosmis melalui relasi antara unsur pasif dan aktif. Praktik keagamaan di
Kelenteng Kwa Cheng Bio menunjukkan bahwa simbol Yin dan Yang hadir secara menyeluruh dan tidak
terpisahkan dalam setiap tahapan ibadah, mulai dari cara umat memasuki kelenteng, penggunaan
perlengkapan ibadah, penyampaian doa, hingga bentuk dan jenis persembahan yang disajikan.

Penerapan simbol Yin dan Yang dalam sembahyang sehari-hari dapat dilihat dari keseluruhan rangkaian
tindakan ritual yang dilakukan umat. Unsur Yin umumnya direpresentasikan melalui tindakan-tindakan yang
bersifat pasif dan menenangkan, seperti memasuki kelenteng melalui pintu Kiri, penggunaan garu, serta
penyajian buah-buahan tertentu seperti apel, jeruk, dan pir. Selain itu, unsur Yin juga tercermin dalam
penggunaan minuman berupa teh, sajian kue bulan, penggunaan batu komunikasi yang dikenal sebagai
poapoe, serta kertas sembahyang berwarna perak. Sebaliknya, unsur Yang direpresentasikan melalui simbol-
simbol yang bersifat aktif dan dinamis, seperti lilin merah, pembakaran kertas sembahyang emas, penyajian
kue-kue seperti kue keranjang, kue ku merah, kue lapis, dan kue mangkok, penggunaan minuman berupa arak,
penyajian permen atau gula, serta tata cara keluar dari kelenteng melalui pintu kanan. Keseluruhan unsur
tersebut membentuk satu kesatuan simbolik yang saling melengkapi dan menciptakan harmoni dalam
pelaksanaan sembahyang sehari-hari umat Tridharma.

Pengelompokan simbol Yin dan Yang yang digunakan dalam sembahyang sehari-hari umat Tridharma
di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang dapat dilihat secara sistematis pada Tabel 1 berikut.

Tabel 1. Simbol Yin dan Yang pada Altar Persembahan dalam Sembahyang Sehari-hari Umat Tridharma

No Yin Yang

1  Pintu Kiri (Pintu Naga) Pintu Kanan (Pintu Harimau)
2 Garu Lilin Merah

3 Buah Apel Kue Keranjang

4 Buah Jeruk Kue Ku Merah

5 Buah Pir Kue Lapis

6 Kue Bulan Kue Mangkok

7 Teh Arak

8 Poapoe (Batu Bulan Sabit) Permen / Gula

9  Kertas Sembahyang Perak  Kertas Sembahyang Emas

Sumber: Data yang diolah peneliti

Makna Simbol Yin dan Yang dalam Sembahyang Sehari-hari pada Ajaran Tridharma di Kelenteng
Kwa Cheng Bio

Setiap simbol yang digunakan dalam sembahyang sehari-hari di Kelenteng Kwa Cheng Bio memiliki
makna tersendiri yang menjelaskan alasan pengelompokannya sebagai simbol Yin atau Yang. Pemaknaan
tersebut tidak bersifat kebetulan, melainkan berakar pada ajaran, tradisi, serta pemahaman filosofis yang hidup
dan diwariskan dalam praktik keagamaan umat Tridharma. Pintu Kiri yang dikenal sebagai Pintu Naga
dimaknai sebagai simbol Yin karena melambangkan harapan akan kesehatan, kesejahteraan, dan keselamatan
bagi umat yang memulai rangkaian ibadahnya (Harun, 2024). Masuk melalui pintu ini menjadi simbol awal
perjalanan spiritual yang dilakukan dengan penuh ketenangan dan harapan akan perlindungan.

Garu sebagai salah satu perlengkapan utama dalam sembahyang mengandung unsur Yin karena
melambangkan ketenangan dan kefokusan (Subandi, 2019). Aroma harum yang dihasilkan dari pembakaran
garu diyakini mampu menarik perhatian Dewa Dewi, dengan harapan agar mereka berkenan berhenti sejenak
dari aktivitasnya, mendengarkan doa umat, dan memberikan berkah (Harun, 2024). Sebaliknya, lilin merah
mengandung unsur Yang karena difilosofikan sebagai simbol orang tua dan penuntun kehidupan. Sepasang
lilin yang dinyalakan melambangkan cahaya dan kekuatan yang membimbing perjalanan hidup umat (Harun,
2024).

Buah-buahan yang dipersembahkan dalam sembahyang juga memiliki makna simbolik yang berkaitan
dengan Yin dan Yang. Buah jeruk dimaknai sebagai simbol Yin yang melambangkan keberuntungan,

4
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang)



JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025 e-ISSN 2987-2731

kemakmuran, rezeki, serta kelancaran karier (Ningrum, 2022). Buah apel juga mengandung unsur Yin karena
melambangkan keamanan, ketenteraman, keselamatan, dan kedamaian, dengan harapan agar kehidupan umat
senantiasa diwarnai kebahagiaan (Ningrum, 2022). Buah pir dipahami sebagai simbol Yin yang
melambangkan keabadian, keharmonisan, kebahagiaan, serta hubungan yang langgeng dalam kehidupan
(Harun, 2024).

Berbeda dengan buah-buahan, kue-kue yang disajikan dalam sembahyang lebih banyak
merepresentasikan unsur Yang. Kue ku merah mengandung unsur Yang karena bentuknya menyerupai batok
kura-kura yang melambangkan kekokohan, perlindungan, kestabilan, dan harapan akan umur yang panjang
(Gustyn, 2024). Kue mangkok juga mengandung unsur Yang karena mekarnya kue tersebut dimaknai sebagai
simbol perubahan dan pertumbuhan, yang menggambarkan bahwa setiap individu diharapkan mampu
beradaptasi dan berkembang dari setiap pengalaman hidup yang dilalui (Ningrum, 2022). Kue keranjang
dipahami sebagai simbol Yang karena bentuknya yang utuh dan tidak terputus melambangkan siklus
kehidupan yang terus berputar serta harapan baru. Rasa manis pada kue keranjang merepresentasikan doa agar
perjalanan hidup dipenuhi kemudahan, kelancaran, dan kebahagiaan (Ningrum, 2022).

Kue bulan, sebaliknya, mengandung unsur Yin dan menjadi sajian utama dalam perayaan Festival
Musim Gugur. Tradisi ini merupakan momen penting untuk berkumpul bersama keluarga dan merenungkan
makna kebersamaan (Setio, 2025). Seluruh praktik yang berkaitan dengan kue bulan mencerminkan nilai-nilai
Yin seperti ketenangan, keharmonisan, dan refleksi batin. Permen atau manisan mengandung unsur Yang
karena melambangkan harapan agar kehidupan menjadi lebih manis, dipenuhi hal-hal baik, serta dijauhkan
dari marabahaya (Harun, 2024).

Minuman yang disajikan dalam sembahyang juga sarat dengan makna simbolik. Teh mengandung unsur
Yin dan dimaknai sebagai simbol penghormatan dan ketenangan, sedangkan arak mengandung unsur Yang
yang melambangkan energi, kekuatan, dan semangat hidup (Harun, 2024). Batu poapoe sebagai alat
komunikasi spiritual mengandung unsur Yin karena digunakan dalam praktik peramalan. Secara historis,
peramalan dilakukan menggunakan kerang yang dilempar untuk memperoleh jawaban berupa ya, tidak, ragu-
ragu, atau terserah (Harun, 2024). Bentuk poapoe yang menyerupai bulan sabit semakin menguatkan
keterkaitannya dengan Yin karena melambangkan sifat pasif, misterius, serta keterhubungan dengan waktu,
ketenangan, dan proses alami yang tidak terburu-buru (Tionghoa Info, 2024).

Kertas sembahyang juga memiliki pembagian makna Yin dan Yang. Kertas sembahyang emas
mengandung unsur Yang karena melambangkan kekayaan, kemakmuran, dan keberuntungan. Sebaliknya,
kertas sembahyang perak mengandung unsur Yin karena melambangkan keseimbangan, kedamaian, dan
perlindungan bagi leluhur (Harun, 2024). Rangkaian sembahyang ditutup dengan keluar melalui pintu kanan
atau Pintu Harimau yang mengandung unsur Yang. Pintu ini melambangkan bahwa umat telah melewati
berbagai tantangan dan bahaya hidup dengan selamat. Keluar dengan kaki kanan dimaknai sebagai kesiapan
umat untuk kembali menghadapi dunia dengan semangat dan keyakinan baru setelah menerima berkah dari
Dewa Dewi (Harun, 2024).

Jika dihubungkan dengan landasan teori semiotika Charles Sanders Peirce, seluruh unsur yang
digunakan dalam sembahyang sehari-hari seperti Pintu Naga dan Pintu Harimau, garu dan lilin merah, buah
apel dan kue keranjang, buah jeruk dan kue ku merah, buah pir dan kue lapis, kue bulan dan kue mangkok,
teh dan arak, poapoe dan permen atau gula, serta kertas sembahyang perak dan kertas sembahyang emas dapat
dipahami sebagai representamen. Representamen merupakan tanda yang memiliki wujud fisik, dapat dilihat,
dan digunakan secara langsung dalam praktik sembahyang (Hoed, 2014). Simbol Yin dan Yang berfungsi
sebagai objek karena merupakan konsep abstrak yang diwakili melalui tanda-tanda fisik tersebut. Adapun
interpretant muncul sebagai makna yang dihasilkan dari hubungan antara tanda dan konsep yang diwakilinya,
sehingga keseluruhan praktik sembahyang tidak hanya menjadi aktivitas ritual, tetapi juga proses pemaknaan
simbolik yang mencerminkan keseimbangan dan harmoni dalam ajaran Tridharma.

SIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian dapat disimpulkan bahwa dalam ajaran Tridharma di Kelenteng Kwa
Cheng Bio Palembang, simbol Yin dan Yang diterapkan secara konsisten dalam praktik sembahyang sehari-
hari sebagai perwujudan harmoni dan keseimbangan antara unsur feminin dan maskulin, pasif dan aktif, serta
gelap dan terang. Penerapan tersebut tampak pada berbagai elemen ritual, seperti penggunaan Pintu Naga

5
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang)



JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025 e-ISSN 2987-2731

sebagai simbol Yin dan Pintu Harimau sebagai simbol Yang, persembahan buah apel yang merepresentasikan
Yin yang diseimbangkan dengan kue keranjang sebagai simbol Yang, serta penyajian teh dan arak yang
masing-masing melambangkan ketenangan dan kehangatan. Selain itu, simbol Yin dan Yang juga diwujudkan
melalui penggunaan kertas sembahyang perak dan emas yang tidak hanya berfungsi sebagai sarana
persembahan, tetapi juga sebagai simbol penghormatan kepada leluhur. Keseluruhan elemen tersebut
menunjukkan bahwa setiap benda, posisi, dan tahapan dalam sembahyang memiliki makna simbolik yang
berkaitan dengan prinsip keseimbangan Yin dan Yang, sehingga tidak ada unsur yang hadir secara kebetulan
atau tanpa makna.

Simbol Yin dan Yang dalam sembahyang sehari-hari di Kelenteng Kwa Cheng Bio menegaskan
pentingnya keseimbangan sebagai nilai utama dalam kehidupan umat Tridharma. Yin melambangkan aspek
spiritual, ketenangan, dan refleksi batin, sementara Yang melambangkan energi, aktivitas, dan dinamika
kehidupan. Melalui pemahaman dan penerapan simbol-simbol tersebut dalam praktik sembahyang, umat
diajak untuk menjaga keseimbangan antara kehidupan spiritual, sosial, dan pribadi, sekaligus membangun
keharmonisan dalam hubungan dengan Tuhan, alam, dan sesama manusia. Dengan demikian, sembahyang
dalam ajaran Tridharma tidak hanya berfungsi sebagai bentuk ibadah ritual, tetapi juga sebagai sarana
pembelajaran nilai-nilai keseimbangan dan keselarasan hidup, yang selaras dengan cara alam bekerja dan
kehendak Tuhan.

DAFTAR PUSTAKA

Amri, K. (2021). Moderasi beragama perspektif agama-agama di Indonesia. Living Islam: Journal of Islamic
Discourses, 4(2), 179-196.

Bahri, S. (2015). Tridharma Indonesia: Pandangan D.S. Marga Singgih.

Chinh, N. M. (2025). The Influence of Mahayana Buddhism on Chinese Cultural Thought. International
Journal of Creative Research Thoughts, 13(3).

Darmawan, D. (2013). Yin Yang, Chi, dan Wu Xing pada Arsitektur Kelenteng. Serat Acitya, 2(3).

Dudija, N. (2015). Cooperative vs Competitive: Filosofi Keseimbangan Yin--Yang dalam Hubungan
Interdependency. Buletin Psikologi, 23(2).

Fibiana, M. (2023). Yin Yang dan Lima Unsur. Uwais Inspirasi Indonesia.

Harun. (2024). Wawancara Pemuka Agama Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang.

Hoed, B. H. (2014). Semiotik dan Dinamika Sosial Budaya. Komunitas Bambu.

Khotimah, A. (2014). Civil Religion: Fenomena Ajaran Tridharma di Riau. Jurnal Toleransi: Media
Komunikasi Umat Beragama, 6(1).

Ningrum, G. (2022). Makna Simbolik pada Makanan Sesembahan dalam Tradisi Sembahyang Pemeluk
Ajaran Tridharma di Kelenteng Chandra Nadi (Soei Goeat Kiong) 10 Ulu Palembang.

Song, W., & Cao, H. (2022). The Reality and Application of Yin and Yang. Chinese Medicine, 13(2), 23-31.

Taufik, M. (2016). Konsep Teologi dan Humanisme dalam Filsafat Cina. Jurnal Ilmiah llmu Ushuluddin,
10(2).

Tionghoa Info. (2024). Mengenal Poapoe dan Ciamsi sebagai Sarana Komunikasi.
https://www.tionghoa.info/mengenal-poapoe-dan-ciamsi-sebagai-sarana-komunikasi/

Watters, T. (2019). Lao Tzu: Kisah Hidup dan Pemikirannya. BasaBasi.

Widiana, I. W. (2019). Filsafat Cina: Lao Tse Yin--Yang Kaitannya dengan Tri Hita Karana. Jurnal Filsafat
Indonesia.

Widianto, B. R., & Suswandari. (2022). Eksistensi Perkumpulan Tridharma dalam Mempertahankan Ajaran
Leluhur Etnis Tionghoa. Jurnal Studi Budaya Nusantara, 6(1).

Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang)



