
JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025                                                            e-ISSN 2987-2731 

 

1 
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang) 

Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng 

Kwa Cheng Bio Palembang) 

 

Putri Ayu Muthiah Ningrum*1, Wijaya2, Nugroho3 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Raden Fatah Palembang1,2,3 

*e-mail: putriayumuthiah123@gmail.com  
 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji makna simbol Yin dan Yang dalam praktik sembahyang sehari-hari pada ajaran 

Tridharma di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang. Yin dan Yang dipahami sebagai dua prinsip yang saling 

berlawanan namun tidak terpisahkan, yang membentuk keseimbangan dan harmoni dalam kehidupan, 

termasuk dalam praktik keagamaan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

lapangan. Data dikumpulkan melalui observasi langsung dan wawancara mendalam dengan pemuka agama di 

kelenteng. Analisis data menggunakan teori semiotika Charles Sanders Peirce yang memandang simbol 

sebagai tanda yang menghasilkan makna melalui relasi antara representamen, objek, dan interpretant. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa simbol Yin dan Yang hadir secara konsisten dalam berbagai unsur ritual 

sembahyang, seperti penggunaan dupa, lilin, persembahan, tata ruang altar, serta orientasi ruang ibadah. 

Simbol-simbol tersebut merepresentasikan keseimbangan antara aspek Yin yang mencerminkan ketenangan 

dan spiritualitas, dan aspek Yang yang melambangkan energi dan dinamika kehidupan. Dalam ajaran 

Tridharma, sembahyang tidak hanya berfungsi sebagai bentuk ibadah ritual, tetapi juga sebagai sarana 

internalisasi nilai keseimbangan dan keharmonisan hidup yang selaras dengan alam, kehidupan sosial, dan 

kehendak Tuhan. 

 

Kata kunci :  Keseimbangan; Ritual Keagamaan; Semiotika; Tridharma; Yin dan Yang. 

  

ABSTRACT 

This study examines the symbolic meaning of Yin and Yang in daily prayer practices within Tridharma 

teachings at the Kwa Cheng Bio Temple, Palembang. Yin and Yang represent two opposing yet interconnected 

principles that form balance and harmony in life, including religious and spiritual practices. Using a 

qualitative field research approach, this study collected data through direct observation and in-depth 

interviews with religious leaders at the temple. The analysis is grounded in Charles Sanders Peirce’s semiotic 

theory, which conceptualizes symbols as signs that generate meaning through the relationship between 

representamen, object, and interpretant. The findings reveal that Yin and Yang are consistently embodied in 

various ritual elements, such as the use of incense, candles, offerings, altar arrangement, and spatial 

orientation within the temple. These symbols reflect the balance between Yin aspects, such as calmness and 

spirituality, and Yang aspects, such as activity and vitality. In Tridharma teachings, daily prayer is not merely 

a ritual act but also a symbolic process that guides adherents to live in harmony with nature, social life, and 

divine will. Thus, prayer functions as a medium for internalizing the values of balance and harmony as 

fundamental principles of life. 

 

Keywords :  Balance; Religious Rituals; Tridharma; Yin and Yang; Semiotics. 

  

PENDAHULUAN 

Konsep Yin dan Yang sering kali dipahami sebagai bagian dari praktik keagamaan, padahal menurut 

Bapak Harun, Yin dan Yang pada dasarnya tidak berasal dari agama tertentu. Konsep ini berakar dari Taoisme 

yang telah berkembang sejak kurang lebih 3000 tahun yang lalu dan dibawa oleh Thay Sang Law Cin, yang 

dikenal sebagai salah satu guru pencetus konsep Yin dan Yang (Harun, 2024). Dalam pandangan ini, seluruh 

realitas kehidupan di dunia selalu berkaitan dengan prinsip Yin dan Yang. Yin dan Yang merupakan konsep 

dasar dalam pemikiran Cina yang digunakan untuk menjelaskan dua unsur yang saling berlawanan, tetapi pada 

saat yang sama juga saling berkaitan dan tidak dapat dipisahkan (Fibiana, 2023). Relasi tersebut dapat dilihat 

melalui pasangan-pasangan oposisi seperti siang dan malam, bumi dan langit, air dan api, serta bulan dan 

matahari. Yin merepresentasikan sifat feminim yang identik dengan keteduhan, kelemahan, kegelapan, 

mailto:putriayumuthiah123@gmail.com


JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025                                                            e-ISSN 2987-2731 

 

2 
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang) 

kelembutan, dan kecenderungan negatif, sedangkan Yang merepresentasikan sifat maskulin yang 

diasosiasikan dengan kekuatan, kecerahan, sifat positif, dan matahari. Kedua unsur ini saling terhubung, 

membentuk, memengaruhi, membatasi, dan menyatu untuk menciptakan harmoni dan keseimbangan. Namun 

demikian, keseimbangan tersebut dapat terganggu apabila salah satu unsur menjadi terlalu dominan sehingga 

justru melemahkan keharmonisan yang seharusnya tercipta (Fibiana, 2023). 

Dalam kosmologi Cina dijelaskan bahwa Tai Chi merupakan awal dari segala sesuatu. Tai Chi dipahami 

sebagai Puncak Yang Agung, yakni sumber yang melahirkan unsur Yin dan Yang (Khotimah, 2014). 

Pemahaman ini sejalan dengan ajaran Tao, khususnya yang tertuang dalam kitab Tao Te Ching bab 42, yang 

menyatakan bahwa “Tao melahirkan satu, satu melahirkan dua, dua melahirkan tiga, dan tiga melahirkan 

segalanya” (Watters, 2019). Pernyataan tersebut mengandung makna filosofis bahwa Tao menciptakan Tai 

Chi, kemudian dari Tai Chi lahir dua unsur utama, yaitu Yin dan Yang. Dari interaksi Yin dan Yang inilah 

tercipta “tiga”, yang dimaknai sebagai segala sesuatu, dan dari segala sesuatu tersebut terbentuklah alam 

semesta. Dalam konteks ini, Tao dipahami sebagai sumber dari segala sumber atau dapat disimpulkan sebagai 

Tuhan. Tao kemudian bermanifestasi menjadi Tai Chi sebagai puncak keseimbangan, yang mampu bergerak 

dan memisahkan diri menjadi Yin dan Yang. Melalui keseimbangan dan harmoni antara Yin dan Yang inilah 

alam semesta dapat hadir dan terus berlangsung. 

Pemahaman mengenai Yin dan Yang juga ditemukan dalam ajaran Konghucu, terutama melalui konsep 

Zhong atau jalan tengah. Zhong dimaknai sebagai kondisi yang tepat dan seimbang, tidak berlebihan dan tidak 

kekurangan, baik dalam aspek waktu, jumlah, posisi, maupun ukuran. Konsep ini menekankan pentingnya 

ketepatan, seperti tidak terlalu cepat atau lambat, tidak terlalu banyak atau sedikit, serta tidak terlalu tinggi 

atau rendah. Dengan demikian, Zhong mencerminkan prinsip keseimbangan yang mencakup faktor waktu, 

tempat, ukuran, posisi, jumlah, bentuk, jarak, dan suhu yang semuanya berada pada keadaan yang pas dan 

tidak dilebihkan. Keseluruhan prinsip tersebut dapat dipahami sebagai perwujudan konsep Yin dan Yang 

karena bertujuan menciptakan harmoni dalam kehidupan (Amri, 2021). 

Sementara itu, dalam ajaran Buddha aliran Mahayana, konsep Yin dan Yang tercermin dalam ajaran 

sunyata atau kekosongan dan pratityasamutpada atau saling ketergantungan. Ajaran ini menegaskan bahwa 

segala sesuatu yang muncul tidak dapat berdiri sendiri, melainkan selalu bergantung pada sebab dan akibat. 

Dengan demikian, dalam ketiga ajaran tersebut dapat ditarik kesimpulan bahwa kehidupan di dunia ini bersifat 

saling memengaruhi, tidak berdiri secara terpisah, terus bergerak dan berubah, serta senantiasa mencari 

keseimbangan sebagai cara alam bekerja (Chinh, 2025). 

Ketiga ajaran tersebut, yaitu Buddha, Tao, dan Konghucu, kemudian terintegrasi dalam ajaran 

Tridharma. Tridharma merupakan ajaran yang menyatukan tiga agama tersebut ke dalam satu sistem 

pemahaman yang menekankan harmoni. Secara etimologis, Tridharma berasal dari bahasa Sanskerta, yaitu 

kata Tri yang berarti tiga dan Dharma yang berarti ajaran kebenaran (Bahri, 2015). Ajaran ini telah 

berkembang sejak Dinasti Chou pada periode 1222 hingga 221 SM, yang pada masa tersebut lahir tokoh-

tokoh penting seperti Kong Fu Tze dan Lao Tze. Perkembangan Tridharma semakin menguat seiring 

masuknya agama Buddha pada masa Dinasti Han, khususnya di bawah pemerintahan Kaisar Ming Ti yang 

dikenal sebagai pelopor sinkretisme agama. Pada masa inilah ajaran Buddha, Konghucu, dan Tao dipadukan 

untuk menciptakan harmoni tanpa menimbulkan perpecahan (Widianto & Suswandari, 2022). Di Indonesia, 

ajaran Tridharma juga berkembang dipengaruhi oleh faktor eksternal, terutama pada masa Orde Baru ketika 

ekspresi budaya dan agama Tionghoa mengalami pembatasan. Pada masa tersebut, hanya agama Buddha yang 

diakui secara resmi, sehingga melalui peran Kwee Tek Hoay yang lahir pada tahun 1886, ketiga ajaran tersebut 

kembali disatukan dan disebarluaskan sebagai ajaran Tridharma. 

Selain diterapkan dalam bidang pengobatan, pekerjaan, dan kehidupan sehari-hari, konsep Yin dan Yang 

juga tampak jelas dalam praktik keagamaan, khususnya dalam ritual sembahyang umat Tridharma. Hal ini 

dapat diamati dalam praktik sembahyang sehari-hari di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang sebagai salah 

satu tempat ibadah umat Tridharma. Setiap tahapan dalam proses sembahyang, mulai dari pintu masuk hingga 

persembahan yang digunakan, memiliki makna simbolik Yin dan Yang tersendiri yang bertujuan menciptakan 

harmoni antara manusia dan Dewa. 

Kajian mengenai Yin dan Yang telah banyak dilakukan oleh peneliti sebelumnya. Salah satu penelitian 

dilakukan oleh Wutong Song dan Hongxin Cao dari Institute of Basic Theory of Traditional Chinese 

Medicine, Chinese Academy of Traditional Chinese Medicine, Beijing, China, melalui jurnal yang membahas 



JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025                                                            e-ISSN 2987-2731 

 

3 
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang) 

realitas dan penerapan Yin dan Yang dalam pengobatan tradisional Cina. Penelitian tersebut mengkaji konsep 

pengobatan berbasis pemahaman Yin dan Yang serta penerapannya dalam tubuh manusia dan lingkungan 

(Song & Cao, 2022). 

Penelitian lain berjudul “Konsep Teologi dan Humanisme dalam Filsafat Cina” yang ditulis oleh 

Muhammad Taufik dari Fakultas Ilmu Ushuluddin, mengeksplorasi persoalan ketuhanan dan kemanusiaan 

dalam kultur bangsa Cina (Taufik, 2016). Selanjutnya, penelitian oleh I Wayan Widiana berjudul “Filsafat 

Cina: Lao Tse Yin Yang Kaitannya dengan Tri Hita Karana sebagai Sebuah Pandangan Alternatif Manusia 

terhadap Pendidikan Alam” membahas kesamaan antara filsafat Yin dan Yang dengan konsep Tri Hita Karana, 

khususnya dalam aspek hubungan harmonis antara manusia dan alam yang dikenal dengan istilah Palemahan 

(Widiana, 2019). 

Penelitian lainnya dilakukan oleh Nidya Dudija melalui jurnal “Cooperative vs Competitive: Filosofi 

Keseimbangan Yin Yang dalam Hubungan Interdependency” yang mengkaji kompetisi dan kerja sama sebagai 

dua kekuatan yang saling melengkapi dan bergantung satu sama lain dalam kerangka Yin dan Yang (Dudija, 

2015). Selain itu, Djoko Darmawan dan Hetyorini meneliti konsep Yin dan Yang dalam arsitektur kelenteng 

melalui jurnal “Yin Yang, Chi dan Wu Xing pada Arsitektur Kelenteng” yang menekankan bahwa unsur Yin 

dan Yang yang saling berlawanan justru menciptakan keselarasan yang sempurna (Darmawan, 2013). 

Berdasarkan paparan penelitian terdahulu tersebut, dapat diketahui bahwa perbedaan utama penelitian 

ini terletak pada fokus dan objek kajian. Penelitian ini secara spesifik menelaah bagaimana simbol Yin dan 

Yang diterapkan serta dimaknai dalam praktik sembahyang sehari-hari umat Tridharma di Kelenteng Kwa 

Cheng Bio Palembang. Sebagai landasan teori, penelitian ini menggunakan teori semiotika untuk mengungkap 

makna di balik praktik sembahyang tersebut. Teori yang digunakan merujuk pada pemikiran Charles Sanders 

Peirce yang memandang semiotika sebagai ilmu yang mempelajari tanda dalam kehidupan manusia. Peirce 

membagi tanda ke dalam tiga unsur utama, yaitu representamen sebagai bentuk tanda itu sendiri, objek sebagai 

sesuatu yang dirujuk oleh tanda, dan interpretant sebagai makna yang dihasilkan dari hubungan antara tanda 

dan objek (Hoed, 2014). Pendekatan ini diharapkan mampu mengungkap makna simbolik Yin dan Yang secara 

lebih mendalam dalam konteks praktik keagamaan umat Tridharma. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian lapangan yang bertujuan untuk 

memahami secara mendalam makna simbolik konsep Yin dan Yang dalam praktik keagamaan umat Tridharma 

di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang. Pengumpulan data dilakukan melalui teknik observasi dan 

wawancara untuk memperoleh gambaran empiris mengenai pelaksanaan sembahyang serta pemaknaan 

simbolik yang menyertainya. Observasi dilakukan secara langsung terhadap rangkaian praktik keagamaan, 

mulai dari tahapan persiapan hingga pelaksanaan ritual sembahyang, guna mengidentifikasi simbol-simbol 

yang merepresentasikan konsep Yin dan Yang. Sementara itu, wawancara dilakukan secara mendalam dengan 

tokoh agama di Kelenteng Kwa Cheng Bio sebagai informan utama, dengan tujuan menggali pemahaman, 

penafsiran, serta pandangan mereka terkait penerapan dan makna simbolik Yin dan Yang dalam konteks ajaran 

Tridharma. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh 

langsung dari hasil observasi lapangan dan wawancara dengan tokoh agama di Kelenteng Kwa Cheng Bio 

Palembang yang memiliki otoritas dan pemahaman mendalam mengenai ajaran serta praktik keagamaan 

Tridharma. Data sekunder digunakan sebagai pendukung dan penguat analisis, yang diperoleh dari berbagai 

sumber tertulis seperti buku, jurnal ilmiah, e-book, dan artikel yang relevan dengan tema penelitian mengenai 

Yin dan Yang dalam ajaran Tridharma. Seluruh data yang terkumpul kemudian dianalisis secara kualitatif 

untuk mengungkap makna simbolik praktik keagamaan secara komprehensif dan kontekstual sesuai dengan 

tujuan penelitian. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Simbol Yin dan Yang dalam Sembahyang Sehari-hari 

Setiap praktik ibadah yang dilakukan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang memperlihatkan 

penerapan simbol Yin dan Yang sebagai prinsip dasar yang membentuk keseimbangan dalam praktik 



JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025                                                            e-ISSN 2987-2731 

 

4 
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang) 

keagamaan umat Tridharma. Sembahyang sehari-hari dipahami sebagai penghubung antara manusia dan alam 

semesta, di mana doa yang dipanjatkan menjadi jembatan antara manusia yang merepresentasikan unsur Yin 

dan kekuatan spiritual Dewa Dewi yang merepresentasikan unsur Yang (Harun, 2024). Dalam konteks ini, 

sembahyang tidak hanya dipahami sebagai aktivitas ritual, tetapi juga sebagai proses simbolik yang 

menghadirkan keseimbangan kosmis melalui relasi antara unsur pasif dan aktif. Praktik keagamaan di 

Kelenteng Kwa Cheng Bio menunjukkan bahwa simbol Yin dan Yang hadir secara menyeluruh dan tidak 

terpisahkan dalam setiap tahapan ibadah, mulai dari cara umat memasuki kelenteng, penggunaan 

perlengkapan ibadah, penyampaian doa, hingga bentuk dan jenis persembahan yang disajikan. 

Penerapan simbol Yin dan Yang dalam sembahyang sehari-hari dapat dilihat dari keseluruhan rangkaian 

tindakan ritual yang dilakukan umat. Unsur Yin umumnya direpresentasikan melalui tindakan-tindakan yang 

bersifat pasif dan menenangkan, seperti memasuki kelenteng melalui pintu kiri, penggunaan garu, serta 

penyajian buah-buahan tertentu seperti apel, jeruk, dan pir. Selain itu, unsur Yin juga tercermin dalam 

penggunaan minuman berupa teh, sajian kue bulan, penggunaan batu komunikasi yang dikenal sebagai 

poapoe, serta kertas sembahyang berwarna perak. Sebaliknya, unsur Yang direpresentasikan melalui simbol-

simbol yang bersifat aktif dan dinamis, seperti lilin merah, pembakaran kertas sembahyang emas, penyajian 

kue-kue seperti kue keranjang, kue ku merah, kue lapis, dan kue mangkok, penggunaan minuman berupa arak, 

penyajian permen atau gula, serta tata cara keluar dari kelenteng melalui pintu kanan. Keseluruhan unsur 

tersebut membentuk satu kesatuan simbolik yang saling melengkapi dan menciptakan harmoni dalam 

pelaksanaan sembahyang sehari-hari umat Tridharma. 

Pengelompokan simbol Yin dan Yang yang digunakan dalam sembahyang sehari-hari umat Tridharma 

di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang dapat dilihat secara sistematis pada Tabel 1 berikut. 

 
Tabel 1. Simbol Yin dan Yang pada Altar Persembahan dalam Sembahyang Sehari-hari Umat Tridharma 

No Yin Yang 

1 Pintu Kiri (Pintu Naga) Pintu Kanan (Pintu Harimau) 

2 Garu Lilin Merah 

3 Buah Apel Kue Keranjang 

4 Buah Jeruk Kue Ku Merah 

5 Buah Pir Kue Lapis 

6 Kue Bulan Kue Mangkok 

7 Teh Arak 

8 Poapoe (Batu Bulan Sabit) Permen / Gula 

9 Kertas Sembahyang Perak Kertas Sembahyang Emas 

Sumber: Data yang diolah peneliti 

 

Makna Simbol Yin dan Yang dalam Sembahyang Sehari-hari pada Ajaran Tridharma di Kelenteng 

Kwa Cheng Bio 

Setiap simbol yang digunakan dalam sembahyang sehari-hari di Kelenteng Kwa Cheng Bio memiliki 

makna tersendiri yang menjelaskan alasan pengelompokannya sebagai simbol Yin atau Yang. Pemaknaan 

tersebut tidak bersifat kebetulan, melainkan berakar pada ajaran, tradisi, serta pemahaman filosofis yang hidup 

dan diwariskan dalam praktik keagamaan umat Tridharma. Pintu kiri yang dikenal sebagai Pintu Naga 

dimaknai sebagai simbol Yin karena melambangkan harapan akan kesehatan, kesejahteraan, dan keselamatan 

bagi umat yang memulai rangkaian ibadahnya (Harun, 2024). Masuk melalui pintu ini menjadi simbol awal 

perjalanan spiritual yang dilakukan dengan penuh ketenangan dan harapan akan perlindungan. 

Garu sebagai salah satu perlengkapan utama dalam sembahyang mengandung unsur Yin karena 

melambangkan ketenangan dan kefokusan (Subandi, 2019). Aroma harum yang dihasilkan dari pembakaran 

garu diyakini mampu menarik perhatian Dewa Dewi, dengan harapan agar mereka berkenan berhenti sejenak 

dari aktivitasnya, mendengarkan doa umat, dan memberikan berkah (Harun, 2024). Sebaliknya, lilin merah 

mengandung unsur Yang karena difilosofikan sebagai simbol orang tua dan penuntun kehidupan. Sepasang 

lilin yang dinyalakan melambangkan cahaya dan kekuatan yang membimbing perjalanan hidup umat (Harun, 

2024). 

Buah-buahan yang dipersembahkan dalam sembahyang juga memiliki makna simbolik yang berkaitan 

dengan Yin dan Yang. Buah jeruk dimaknai sebagai simbol Yin yang melambangkan keberuntungan, 



JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025                                                            e-ISSN 2987-2731 

 

5 
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang) 

kemakmuran, rezeki, serta kelancaran karier (Ningrum, 2022). Buah apel juga mengandung unsur Yin karena 

melambangkan keamanan, ketenteraman, keselamatan, dan kedamaian, dengan harapan agar kehidupan umat 

senantiasa diwarnai kebahagiaan (Ningrum, 2022). Buah pir dipahami sebagai simbol Yin yang 

melambangkan keabadian, keharmonisan, kebahagiaan, serta hubungan yang langgeng dalam kehidupan 

(Harun, 2024). 

Berbeda dengan buah-buahan, kue-kue yang disajikan dalam sembahyang lebih banyak 

merepresentasikan unsur Yang. Kue ku merah mengandung unsur Yang karena bentuknya menyerupai batok 

kura-kura yang melambangkan kekokohan, perlindungan, kestabilan, dan harapan akan umur yang panjang 

(Gustyn, 2024). Kue mangkok juga mengandung unsur Yang karena mekarnya kue tersebut dimaknai sebagai 

simbol perubahan dan pertumbuhan, yang menggambarkan bahwa setiap individu diharapkan mampu 

beradaptasi dan berkembang dari setiap pengalaman hidup yang dilalui (Ningrum, 2022). Kue keranjang 

dipahami sebagai simbol Yang karena bentuknya yang utuh dan tidak terputus melambangkan siklus 

kehidupan yang terus berputar serta harapan baru. Rasa manis pada kue keranjang merepresentasikan doa agar 

perjalanan hidup dipenuhi kemudahan, kelancaran, dan kebahagiaan (Ningrum, 2022). 

Kue bulan, sebaliknya, mengandung unsur Yin dan menjadi sajian utama dalam perayaan Festival 

Musim Gugur. Tradisi ini merupakan momen penting untuk berkumpul bersama keluarga dan merenungkan 

makna kebersamaan (Setio, 2025). Seluruh praktik yang berkaitan dengan kue bulan mencerminkan nilai-nilai 

Yin seperti ketenangan, keharmonisan, dan refleksi batin. Permen atau manisan mengandung unsur Yang 

karena melambangkan harapan agar kehidupan menjadi lebih manis, dipenuhi hal-hal baik, serta dijauhkan 

dari marabahaya (Harun, 2024). 

Minuman yang disajikan dalam sembahyang juga sarat dengan makna simbolik. Teh mengandung unsur 

Yin dan dimaknai sebagai simbol penghormatan dan ketenangan, sedangkan arak mengandung unsur Yang 

yang melambangkan energi, kekuatan, dan semangat hidup (Harun, 2024). Batu poapoe sebagai alat 

komunikasi spiritual mengandung unsur Yin karena digunakan dalam praktik peramalan. Secara historis, 

peramalan dilakukan menggunakan kerang yang dilempar untuk memperoleh jawaban berupa ya, tidak, ragu-

ragu, atau terserah (Harun, 2024). Bentuk poapoe yang menyerupai bulan sabit semakin menguatkan 

keterkaitannya dengan Yin karena melambangkan sifat pasif, misterius, serta keterhubungan dengan waktu, 

ketenangan, dan proses alami yang tidak terburu-buru (Tionghoa Info, 2024). 

Kertas sembahyang juga memiliki pembagian makna Yin dan Yang. Kertas sembahyang emas 

mengandung unsur Yang karena melambangkan kekayaan, kemakmuran, dan keberuntungan. Sebaliknya, 

kertas sembahyang perak mengandung unsur Yin karena melambangkan keseimbangan, kedamaian, dan 

perlindungan bagi leluhur (Harun, 2024). Rangkaian sembahyang ditutup dengan keluar melalui pintu kanan 

atau Pintu Harimau yang mengandung unsur Yang. Pintu ini melambangkan bahwa umat telah melewati 

berbagai tantangan dan bahaya hidup dengan selamat. Keluar dengan kaki kanan dimaknai sebagai kesiapan 

umat untuk kembali menghadapi dunia dengan semangat dan keyakinan baru setelah menerima berkah dari 

Dewa Dewi (Harun, 2024). 

Jika dihubungkan dengan landasan teori semiotika Charles Sanders Peirce, seluruh unsur yang 

digunakan dalam sembahyang sehari-hari seperti Pintu Naga dan Pintu Harimau, garu dan lilin merah, buah 

apel dan kue keranjang, buah jeruk dan kue ku merah, buah pir dan kue lapis, kue bulan dan kue mangkok, 

teh dan arak, poapoe dan permen atau gula, serta kertas sembahyang perak dan kertas sembahyang emas dapat 

dipahami sebagai representamen. Representamen merupakan tanda yang memiliki wujud fisik, dapat dilihat, 

dan digunakan secara langsung dalam praktik sembahyang (Hoed, 2014). Simbol Yin dan Yang berfungsi 

sebagai objek karena merupakan konsep abstrak yang diwakili melalui tanda-tanda fisik tersebut. Adapun 

interpretant muncul sebagai makna yang dihasilkan dari hubungan antara tanda dan konsep yang diwakilinya, 

sehingga keseluruhan praktik sembahyang tidak hanya menjadi aktivitas ritual, tetapi juga proses pemaknaan 

simbolik yang mencerminkan keseimbangan dan harmoni dalam ajaran Tridharma. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian dapat disimpulkan bahwa dalam ajaran Tridharma di Kelenteng Kwa 

Cheng Bio Palembang, simbol Yin dan Yang diterapkan secara konsisten dalam praktik sembahyang sehari-

hari sebagai perwujudan harmoni dan keseimbangan antara unsur feminin dan maskulin, pasif dan aktif, serta 

gelap dan terang. Penerapan tersebut tampak pada berbagai elemen ritual, seperti penggunaan Pintu Naga 



JPNM(Jurnal Pustaka Nusantara Multidisplin) Vol.4No.1, February 2025                                                            e-ISSN 2987-2731 

 

6 
Yin dan Yang dalam Ajaran Tridharma (Studi Makna Simbolik Praktik Keagamaan di Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang) 

sebagai simbol Yin dan Pintu Harimau sebagai simbol Yang, persembahan buah apel yang merepresentasikan 

Yin yang diseimbangkan dengan kue keranjang sebagai simbol Yang, serta penyajian teh dan arak yang 

masing-masing melambangkan ketenangan dan kehangatan. Selain itu, simbol Yin dan Yang juga diwujudkan 

melalui penggunaan kertas sembahyang perak dan emas yang tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

persembahan, tetapi juga sebagai simbol penghormatan kepada leluhur. Keseluruhan elemen tersebut 

menunjukkan bahwa setiap benda, posisi, dan tahapan dalam sembahyang memiliki makna simbolik yang 

berkaitan dengan prinsip keseimbangan Yin dan Yang, sehingga tidak ada unsur yang hadir secara kebetulan 

atau tanpa makna. 

Simbol Yin dan Yang dalam sembahyang sehari-hari di Kelenteng Kwa Cheng Bio menegaskan 

pentingnya keseimbangan sebagai nilai utama dalam kehidupan umat Tridharma. Yin melambangkan aspek 

spiritual, ketenangan, dan refleksi batin, sementara Yang melambangkan energi, aktivitas, dan dinamika 

kehidupan. Melalui pemahaman dan penerapan simbol-simbol tersebut dalam praktik sembahyang, umat 

diajak untuk menjaga keseimbangan antara kehidupan spiritual, sosial, dan pribadi, sekaligus membangun 

keharmonisan dalam hubungan dengan Tuhan, alam, dan sesama manusia. Dengan demikian, sembahyang 

dalam ajaran Tridharma tidak hanya berfungsi sebagai bentuk ibadah ritual, tetapi juga sebagai sarana 

pembelajaran nilai-nilai keseimbangan dan keselarasan hidup, yang selaras dengan cara alam bekerja dan 

kehendak Tuhan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Amri, K. (2021). Moderasi beragama perspektif agama-agama di Indonesia. Living Islam: Journal of Islamic 

Discourses, 4(2), 179–196. 

Bahri, S. (2015). Tridharma Indonesia: Pandangan D.S. Marga Singgih. 

Chinh, N. M. (2025). The Influence of Mahayana Buddhism on Chinese Cultural Thought. International 

Journal of Creative Research Thoughts, 13(3). 

Darmawan, D. (2013). Yin Yang, Chi, dan Wu Xing pada Arsitektur Kelenteng. Serat Acitya, 2(3). 

Dudija, N. (2015). Cooperative vs Competitive: Filosofi Keseimbangan Yin--Yang dalam Hubungan 

Interdependency. Buletin Psikologi, 23(2). 

Fibiana, M. (2023). Yin Yang dan Lima Unsur. Uwais Inspirasi Indonesia. 

Harun. (2024). Wawancara Pemuka Agama Kelenteng Kwa Cheng Bio Palembang. 

Hoed, B. H. (2014). Semiotik dan Dinamika Sosial Budaya. Komunitas Bambu. 

Khotimah, A. (2014). Civil Religion: Fenomena Ajaran Tridharma di Riau. Jurnal Toleransi: Media 

Komunikasi Umat Beragama, 6(1). 

Ningrum, G. (2022). Makna Simbolik pada Makanan Sesembahan dalam Tradisi Sembahyang Pemeluk 

Ajaran Tridharma di Kelenteng Chandra Nadi (Soei Goeat Kiong) 10 Ulu Palembang. 

Song, W., & Cao, H. (2022). The Reality and Application of Yin and Yang. Chinese Medicine, 13(2), 23–31. 

Taufik, M. (2016). Konsep Teologi dan Humanisme dalam Filsafat Cina. Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 

10(2). 

Tionghoa Info. (2024). Mengenal Poapoe dan Ciamsi sebagai Sarana Komunikasi. 

https://www.tionghoa.info/mengenal-poapoe-dan-ciamsi-sebagai-sarana-komunikasi/ 

Watters, T. (2019). Lao Tzu: Kisah Hidup dan Pemikirannya. BasaBasi. 

Widiana, I. W. (2019). Filsafat Cina: Lao Tse Yin--Yang Kaitannya dengan Tri Hita Karana. Jurnal Filsafat 

Indonesia. 

Widianto, B. R., & Suswandari. (2022). Eksistensi Perkumpulan Tridharma dalam Mempertahankan Ajaran 

Leluhur Etnis Tionghoa. Jurnal Studi Budaya Nusantara, 6(1). 

 


